
Rpla Parola in cammino
Piero Stefani

Domenica di Pasqua
Vangelo della veglia pasquale, Lc 24,1-12

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 14 2022

NON È QUI

	 Subito dopo aver narrato la morte di Gesù, Luca 
riscrive, in chiave corale e penitente, un’annotazione 
presente, in modo più puntuale, in Marco (15,40) e in 
Matteo (27,55-56). Il terzo Vangelo parla infatti di una 
folla «che era venuta a vedere quello spettacolo (theoria, 
termine usato una volta sola in tutto il NT)» e che ora 
torna pentita battendosi il petto. Poi aggiunge: «Tutti i 
suoi conoscenti, e le donne che lo avevano seguito fin 
dalla Galilea, stavano da lontano a guardare tutto que-
sto» (Lc 23,48-49).
	 Ci troviamo di fronte all’egemonia del vedere. Le 
folle erano andate per guardare. Ai loro occhi, la vio-
lenza compiuta dall’uomo contro l’uomo era diventata 
spettacolo. Il pentimento è tardivo e avviene solo dopo 
che è successo l’irreparabile. Da parte loro le donne, che 
avevano lasciato le proprie dimore per essere prossime a 
Gesù, ora, nella loro impotenza, sono costrette a osser-
vare da lontano. 
	 Nelle nostre società, in cui si è invasi dal vedere, lo 
spettacolo delle vittime suscita, il più delle volte, solo tar-
divi pentimenti. Dal canto loro le persone giuste si trova-
no, di solito, a essere costrette a osservare solo da lontano. 
Anche quando operano, sanno che quanto da loro com-
piuto è atto minimo destinato a pochi e che non annulla 
la distanza dai molti. Si è obbligati a guardare. Il sigillo 
della prossimità è però affidato al tatto, non già alla vista. 
	 Le donne venute dalla Galilea osservarono per una 
seconda volta. In questa occasione fu in funzione di un 
umile operare. Guardavano infatti al luogo del sepolcro 
e al modo in cui era stato posto il corpo di Gesù (Lc 
23,55). Lo fecero perché dovevano preparare, prima che 
giungesse il sabato, gli aromi e gli oli profumati destinati 
a ungere il cadavere. Il loro vedere era in funzione di un 
toccare riservato a chi era ormai senza vita.
	 Luca non riporta l’episodio, ma secondo quanto 
scritto dagli altri tre Vangeli potremmo dire che l’unzio-
ne di chi fu morto e ora è vivo per sempre (cf. Ap 1,18) 
era già avvenuta a Betania. Gesù allora disse che ciò ve-
niva fatto in vista della sua sepoltura (cf. Mt 26,6-12; Mc 
14,3-9; Gv 12,1-8); in realtà si trattò non di un’anticipa-
zione, bensì di un atto che rende vano l’altro: dopo la sua 
morte il corpo di Gesù non fu unto.
	 A Betania l’olio versato sul capo (secondo Matteo 
o Marco) o sui piedi (secondo Giovanni) di Gesù eb- 
be il valore simbolico di indicare che l’ultima parola  

Gi
ro

la
m

o 
Ro

m
an

in
o,

 C
en

a 
a 

ca
sa

 d
i S

im
on

e i
l f

ar
ise

o,
 1

52
8-

31
. B

re
sc

ia
, P

in
ac

ot
ec

a T
os

io
 M

ar
tin

en
go

.

non spetta alla morte. Preparare gli aromi da pare delle 
donne fu opera tanto grande quanto inutile: il Vivente 
era già stato unto da vivo. Fu comunque quella scelta a 
far sì che la prima testimonianza della risurrezione sia 
stata femminile.
	 Vennero per il corpo e non lo trovarono. Videro due 
uomini dalle vesti sfolgoranti. Si impaurirono e tennero 
«il volto chinato a terra» (Lc 24,5). Quest’ultimo gesto 
sarebbe stato tipico di chi si prostra in senso di venera-
zione (così fece il lebbroso guarito, epesen epi prosopon, 
Lc 17,16) se si fosse di fronte a una presenza; per le don-
ne fu invece un segno di confuso smarrimento. A rincuo-
rarle non fu né la vista, né il tatto; fu l’udito. Ascoltarono 
infatti queste parole: «Perché cercate tra i morti colui 
che è vivo? Non è qui, è risorto» (Lc 24,5-6). Non videro, 
né toccarono; udirono solo una voce. 
	 La risurrezione non è mai «qui». Come avvenne per 
la folla «sul luogo del Cranio» (Lc 23,3-9), ora vediamo 
ancora violenza e morte. Abbiamo ricevuto però una 
parola che, grazie alla presenza dello Spirito, ci fa cre-
dere e sperare che anche il nostro corpo non sarà per 
sempre «qui».
	 Si legge nella Lettera ai Romani: «Anche noi, che 
possediamo la primizia dello Spirito, gemiamo interior-
mente aspettando l’adozione a figli, la redenzione del 
nostro corpo. Nella speranza siamo stati salvati. Ora, ciò 
che si spera, se è visto non è più oggetto di speranza; in-
fatti, ciò che uno già vede, come potrebbe sperarlo? Ma 
se speriamo quello che non vediamo, lo attendiamo con 
perseveranza» (Rm 8,23-25).
	 La speranza pasquale in grado di reggere allo spetta-
colo della violenza e della morte va detta in questo modo.


